
104    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)

วิกฤติศรัทธาในพระพุทธศาสนาอันเกิดจากการประพฤติผิดพระธรรมวินัย 
ของพระสงฆ์ที่ปรากฏในสื่อโซเซียล 

The Crisis of Faith in Buddhism Resulting from the Monks' 
Misconduct, as Revealed in Social Media 

 
1พระมหาปณตพล  กนฺตวณฺโณ (ทองศรี) และ 2กฤษฎา  ทอนชัย 

1PhramahaPanotpol  Kantawanno (Thongsri) and 2Krissada  Thonchai 
1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์พุทธชินราช, ประเทศไทย 

2กรมทหารราบท่ี 21 รักษาพระองค์ ฯ ค่ายนวมินทราชินี จังหวัดชลบุรี, ประเทศไทย 
1Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Buddhachinaraj Buddhist College, Thailand 

221st Infantry Regiment, Queen's Guard Nawaminthrachini Military Camp Chonburi Province, Thailand 
1Corresponding Author’s E-mail: Panotpol.tho@mcu.ac.th 

1Tel. 097-454-2959 

Received October 2, 2025; Revised November 10, 2025; Accepted November 25, 2025 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มุ่งวิเคราะห์ปรากฏการณ์การนำเสนอข่าวสารเกี่ยวกับการประพฤติละเมิดพระธรรม
วินัยของสงฆ์ผ่านสื่อสังคมออนไลน์ ซึ่งกลายเป็นปัจจัยหลักที่สะท้อนถึงวิกฤตความเสื่อมศรัทธาในสังคมร่วมสมัย 
สื่อโทรทัศน์และแพลตฟอร์มดิจิทัล เช่น เฟซบุ๊ก และยูทูป ได้รายงานเหตุการณ์อื้อฉาวอย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะ
กรณีที่ส่งผลกระทบต่อความรู้สึกของสาธารณชนอย่างรุนแรง เช่น ข่าวความสัมพันธ์ที่ไม่เหมาะสมระหว่าง
ฆราวาสกับพระสังฆาธิการระดับสูง ปรากฏการณ์เหล่านี้ไม่เพียงทำลายภาพลักษณ์อันงดงามของสถาบันสงฆ์ แต่
ยังสั่นคลอนความเชื่อมั่นต่อพระรัตนตรัยในภาพรวม แรงกระเพื่อมจากการนำเสนอข่าวได้สร้างรอยร้าวในเชิง
ศรัทธา โดยแบ่งพุทธศาสนิกชนออกเป็นสองกลุ่ม กลุ่มที่มีปัญญาทางธรรมแตกฉานอาจจำแนกได้ระหว่าง “แก่น
แท้ของพุทธศาสนา” กับ “พฤติกรรมบกพร่องของรายบุคคล” แต่สำหรับกลุ่มที่ขาดภูมิคุ้มกันทางความรู้ ข่าวสาร
เหล่านี้อาจกลายเป็นชนวนเหตุให้เกิดความระอาและเลิกนับถือศาสนาในที่สุด ดังนั้น ปัญหาที่เกิดขึ้นจึงเป็น
สัญญาณเตือนให้คณะสงฆ์ต้องหันมาตระหนักถึงการปฏิรูปวัตรปฏิบัติ โดยยึดมั่นในหลัก “สุปฏิปันโน” หรือการ
เป็นผู ้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ เพื ่อดำรงตนเป็นแบบอย่างและท่ีพึ ่งทางจิตวิญญาณอย่างแท้จริง การจรรโลง
พระพุทธศาสนาในยุคนี้จึงมิใช่เพียงการปกป้องชื่อเสียง แต่คือการเพ่ิมพูน “ภูมิคุ้มกันทางธรรม” ให้แก่ประชาชน 
เพื่อให้พุทธศาสนิกชนมีความเข้าใจในพระธรรมวินัยอย่างถูกต้อง สามารถใช้ปัญญาแยกแยะสิ่งแปลกปลอมออก
จากหลักธรรมอันบริสุทธิ์ อันจะนำไปสู่ความตั้งมั่นและสถาพรของบวรพระพุทธศาสนาสืบไป 

คำสำคัญ: วิกฤตศรัทธา; พระพุทธศาสนา; การประพฤติผิด 
 
Abstract  

This academic article aimed to analyze the phenomenon of news coverage regarding 
monks’ misconduct through social media. This had become a major factor reflecting the crisis 
of declining faith in contemporary society. Currently, television and digital platforms such as 

Facebook and YouTube continuously report on scandalous incidents. Television and digital 
platforms such as Facebook and YouTube had continuously reported on scandalous incidents. 
In particular, cases that severely impacted public sentiment, such as news of inappropriate 
relationships between laypeople and high-ranking Buddhist monks, were serious concerns. 
These phenomena not only damaged the beautiful image of the monastic institution but also 
shook overall faith in the Triple Gem. The ripple effect of news coverage had created a rift in 
faith, dividing Buddhists into two groups: 1) those with profound spiritual understanding who 
could distinguish between the "essence of Buddhism" and "individual misconduct," and  
2) those lacking this knowledge and immunity, who might become disillusioned and ultimately 
abandon the religion. Therefore, the problems that had arisen served as a warning sign for the 
monks’ community to reconsider reforming their practices, adhering to the principle of 
"Supatipanno," or being a person who practices well and righteously, in order to maintain 
themselves as a true example and spiritual refuge. Therefore, upholding Buddhism in this era 
was not merely about protecting its reputation, but about strengthening the "spiritual 
immunity" of the people, so that Buddhists could have a correct understanding of the Dharma 
and Vinaya, and used their wisdom to distinguish between what was external and what was 
pure, leading to the steadfastness and prosperity of Buddhism for generations to come. 
Keywords: Crisis of Faith; Buddhism; Misconduct 
 
บทนำ  

พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานสำคัญของสังคมไทยมานานนับพันปี “พระสงฆ์” (พระพรหมคุณาภรณ์     
(ป. อ. ปยุตฺโต), 2557) ในฐานะเป็นผู้นำทางจิตใจ ได้รับความเคารพศรัทธาและถูกยกย่องจากพุทธศาสนิกชน
เพราะมีความเชื่อว่าพระสงฆ์เป็นสาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้า เป็นผู้ปฏิบัติตนตามคำสอนและรับหน้าที่
ถ่ายทอดคำสอนไปสู่พุทธศาสนิกชน โดยมีพระบาลีอ้างว่า สุปะฏิปันโน (เป็นผู้ปฏิบัติดีแล้ว) อุชุปะฏิปันโน 
(เป็นผู้ปฏิบัติตรงแล้ว) ญายะปะฏิปันโน (เป็นผู้ปฏิบัติเพื่อรู้ธรรมเป็นเครื่องออกจากทุกข์) สามีจิปะฏิปันโน 
(เป็นผู้ปฏิบัติสมควรแล้ว) อาหุเนยโย (เป็นผู้สมควรแก่สักการะที่เขานำมาบูชา) ปาหุเนยโย (เป็นผู้สมควรแก่
สักการะที่เขาจัดไว้ต้อนรับ) ทักขิเณยโย (เป็นผู้สมควรรับทักษิณาทาน) อัญชะลีกะระณีโย (เป็นผู้ที่บุคคลทั่วไป
ควรทำอัญชลี) อะนุตตะรัง ปุญญักเขตตัง โลกัสสะ (เป็นเนื้อนาบุญของโลก, ไม่มีนาบุญอ่ืนยิ่งกว่า) (วัดพระศรี
รัตนมหาธาตุวรมหาวิหาร พิษณุโลก, 2561)) ฉะนั้นการประพฤติปฏิบัติตนของพระสงฆ์ ย่อมส่งผลโดยตรงต่อ
ศรัทธาของพุทธศาสนิกชนทั้งยังส่งผลต่อภาพลักษณ์ของพระพุทธศาสนาอีกด้วย  

ในยุคดิจิทัลที่ข้อมูลข่าวสารสามารถเข้าถึงและแพร่กระจายได้อย่างรวดเร็วและไร้ขีดจำกัด สื่อสังคม
ออนไลน์ได้กลายเป็นเวทีสาธารณะที่สะท้อนปรากฏการณ์ต่างๆ ในสังคมอย่างเด่นชัด หนึ่งในนั้นคือภาพ
พฤติกรรมของพระสงฆ์อันขัดต่อพระธรรมวินัยหรือเป็นที่ติเตียนของชาวโลก ซึ่งในอดีตอาจถูกจำกัดอยู่ในวง
แคบ แต่ปัจจุบันกลับถูกนำเสนอสู่สายตาของสาธารณชนในวงกว้างภายในระยะเวลาอันสั้น อย่างไรก็ตาม 
ในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา มีการเผยแพร่ข่าวสารเกี่ยวกับการทำผิดพระวินัยของพระสงฆ์เพ่ิมมากข้ึน และเม่ือสื่อ
สังคมออนไลน์มามีบทบาทสำคัญ ข่าวสารเหล่านี้จึงเป็นที่สนใจของของผู้คนในสังคม เพราะสามารถดึงดูด
ความสนใจได้ง่าย ซึ่งข้อมูลที่นำเสนอออกไปนั้น มีทั้งข้อมูลจริง ข้อมูลบิดเบือน และการตีความเกินจริง ภาพที่
ปรากฏผ่านสื่ออยู่บ่อยๆ ครั้ง คือพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมขัดต่อพระธรรมวินัย เช่น การแสดงกิริยาที่ไม่สำรวม



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)    105

วิกฤติศรัทธาในพระพุทธศาสนาอันเกิดจากการประพฤติผิดพระธรรมวินัย 
ของพระสงฆ์ที่ปรากฏในสื่อโซเซียล 

The Crisis of Faith in Buddhism Resulting from the Monks' 
Misconduct, as Revealed in Social Media 

 
1พระมหาปณตพล  กนฺตวณฺโณ (ทองศรี) และ 2กฤษฎา  ทอนชัย 

1PhramahaPanotpol  Kantawanno (Thongsri) and 2Krissada  Thonchai 
1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์พุทธชินราช, ประเทศไทย 

2กรมทหารราบท่ี 21 รักษาพระองค์ ฯ ค่ายนวมินทราชินี จังหวัดชลบุรี, ประเทศไทย 
1Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Buddhachinaraj Buddhist College, Thailand 

221st Infantry Regiment, Queen's Guard Nawaminthrachini Military Camp Chonburi Province, Thailand 
1Corresponding Author’s E-mail: Panotpol.tho@mcu.ac.th 

1Tel. 097-454-2959 

Received October 2, 2025; Revised November 10, 2025; Accepted November 25, 2025 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มุ่งวิเคราะห์ปรากฏการณ์การนำเสนอข่าวสารเกี่ยวกับการประพฤติละเมิดพระธรรม
วินัยของสงฆ์ผ่านสื่อสังคมออนไลน์ ซึ่งกลายเป็นปัจจัยหลักที่สะท้อนถึงวิกฤตความเสื่อมศรัทธาในสังคมร่วมสมัย 
สื่อโทรทัศน์และแพลตฟอร์มดิจิทัล เช่น เฟซบุ๊ก และยูทูป ได้รายงานเหตุการณ์อื้อฉาวอย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะ
กรณีที่ส่งผลกระทบต่อความรู้สึกของสาธารณชนอย่างรุนแรง เช่น ข่าวความสัมพันธ์ที่ไม่เหมาะสมระหว่าง
ฆราวาสกับพระสังฆาธิการระดับสูง ปรากฏการณ์เหล่านี้ไม่เพียงทำลายภาพลักษณ์อันงดงามของสถาบันสงฆ์ แต่
ยังสั่นคลอนความเชื่อมั่นต่อพระรัตนตรัยในภาพรวม แรงกระเพื่อมจากการนำเสนอข่าวได้สร้างรอยร้าวในเชิง
ศรัทธา โดยแบ่งพุทธศาสนิกชนออกเป็นสองกลุ่ม กลุ่มที่มีปัญญาทางธรรมแตกฉานอาจจำแนกได้ระหว่าง “แก่น
แท้ของพุทธศาสนา” กับ “พฤติกรรมบกพร่องของรายบุคคล” แต่สำหรับกลุ่มที่ขาดภูมิคุ้มกันทางความรู้ ข่าวสาร
เหล่านี้อาจกลายเป็นชนวนเหตุให้เกิดความระอาและเลิกนับถือศาสนาในที่สุด ดังนั้น ปัญหาที่เกิดขึ้นจึงเป็น
สัญญาณเตือนให้คณะสงฆ์ต้องหันมาตระหนักถึงการปฏิรูปวัตรปฏิบัติ โดยยึดมั่นในหลัก “สุปฏิปันโน” หรือการ
เป็นผู ้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ เพื ่อดำรงตนเป็นแบบอย่างและท่ีพึ ่งทางจิตวิญญาณอย่างแท้จริง การจรรโลง
พระพุทธศาสนาในยุคนี้จึงมิใช่เพียงการปกป้องชื่อเสียง แต่คือการเพ่ิมพูน “ภูมิคุ้มกันทางธรรม” ให้แก่ประชาชน 
เพื่อให้พุทธศาสนิกชนมีความเข้าใจในพระธรรมวินัยอย่างถูกต้อง สามารถใช้ปัญญาแยกแยะสิ่งแปลกปลอมออก
จากหลักธรรมอันบริสุทธิ์ อันจะนำไปสู่ความตั้งมั่นและสถาพรของบวรพระพุทธศาสนาสืบไป 

คำสำคัญ: วิกฤตศรัทธา; พระพุทธศาสนา; การประพฤติผิด 
 
Abstract  

This academic article aimed to analyze the phenomenon of news coverage regarding 
monks’ misconduct through social media. This had become a major factor reflecting the crisis 
of declining faith in contemporary society. Currently, television and digital platforms such as 

Facebook and YouTube continuously report on scandalous incidents. Television and digital 
platforms such as Facebook and YouTube had continuously reported on scandalous incidents. 
In particular, cases that severely impacted public sentiment, such as news of inappropriate 
relationships between laypeople and high-ranking Buddhist monks, were serious concerns. 
These phenomena not only damaged the beautiful image of the monastic institution but also 
shook overall faith in the Triple Gem. The ripple effect of news coverage had created a rift in 
faith, dividing Buddhists into two groups: 1) those with profound spiritual understanding who 
could distinguish between the "essence of Buddhism" and "individual misconduct," and  
2) those lacking this knowledge and immunity, who might become disillusioned and ultimately 
abandon the religion. Therefore, the problems that had arisen served as a warning sign for the 
monks’ community to reconsider reforming their practices, adhering to the principle of 
"Supatipanno," or being a person who practices well and righteously, in order to maintain 
themselves as a true example and spiritual refuge. Therefore, upholding Buddhism in this era 
was not merely about protecting its reputation, but about strengthening the "spiritual 
immunity" of the people, so that Buddhists could have a correct understanding of the Dharma 
and Vinaya, and used their wisdom to distinguish between what was external and what was 
pure, leading to the steadfastness and prosperity of Buddhism for generations to come. 
Keywords: Crisis of Faith; Buddhism; Misconduct 
 
บทนำ  

พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานสำคัญของสังคมไทยมานานนับพันปี “พระสงฆ์” (พระพรหมคุณาภรณ์     
(ป. อ. ปยุตฺโต), 2557) ในฐานะเป็นผู้นำทางจิตใจ ได้รับความเคารพศรัทธาและถูกยกย่องจากพุทธศาสนิกชน
เพราะมีความเชื่อว่าพระสงฆ์เป็นสาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้า เป็นผู้ปฏิบัติตนตามคำสอนและรับหน้าที่
ถ่ายทอดคำสอนไปสู่พุทธศาสนิกชน โดยมีพระบาลีอ้างว่า สุปะฏิปันโน (เป็นผู้ปฏิบัติดีแล้ว) อุชุปะฏิปันโน 
(เป็นผู้ปฏิบัติตรงแล้ว) ญายะปะฏิปันโน (เป็นผู้ปฏิบัติเพื่อรู้ธรรมเป็นเครื่องออกจากทุกข์) สามีจิปะฏิปันโน 
(เป็นผู้ปฏิบัติสมควรแล้ว) อาหุเนยโย (เป็นผู้สมควรแก่สักการะที่เขานำมาบูชา) ปาหุเนยโย (เป็นผู้สมควรแก่
สักการะที่เขาจัดไว้ต้อนรับ) ทักขิเณยโย (เป็นผู้สมควรรับทักษิณาทาน) อัญชะลีกะระณีโย (เป็นผู้ที่บุคคลทั่วไป
ควรทำอัญชลี) อะนุตตะรัง ปุญญักเขตตัง โลกัสสะ (เป็นเนื้อนาบุญของโลก, ไม่มีนาบุญอ่ืนยิ่งกว่า) (วัดพระศรี
รัตนมหาธาตุวรมหาวิหาร พิษณุโลก, 2561)) ฉะนั้นการประพฤติปฏิบัติตนของพระสงฆ์ ย่อมส่งผลโดยตรงต่อ
ศรัทธาของพุทธศาสนิกชนทั้งยังส่งผลต่อภาพลักษณ์ของพระพุทธศาสนาอีกด้วย  

ในยุคดิจิทัลที่ข้อมูลข่าวสารสามารถเข้าถึงและแพร่กระจายได้อย่างรวดเร็วและไร้ขีดจำกัด สื่อสังคม
ออนไลน์ได้กลายเป็นเวทีสาธารณะที่สะท้อนปรากฏการณ์ต่างๆ ในสังคมอย่างเด่นชัด หนึ่งในนั้นคือภาพ
พฤติกรรมของพระสงฆ์อันขัดต่อพระธรรมวินัยหรือเป็นที่ติเตียนของชาวโลก ซึ่งในอดีตอาจถูกจำกัดอยู่ในวง
แคบ แต่ปัจจุบันกลับถูกนำเสนอสู่สายตาของสาธารณชนในวงกว้างภายในระยะเวลาอันสั้น อย่างไรก็ตาม 
ในช่วงทศวรรษที่ผ่านมา มีการเผยแพร่ข่าวสารเกี่ยวกับการทำผิดพระวินัยของพระสงฆ์เพ่ิมมากข้ึน และเม่ือสื่อ
สังคมออนไลน์มามีบทบาทสำคัญ ข่าวสารเหล่านี้จึงเป็นที่สนใจของของผู้คนในสังคม เพราะสามารถดึงดูด
ความสนใจได้ง่าย ซึ่งข้อมูลที่นำเสนอออกไปนั้น มีทั้งข้อมูลจริง ข้อมูลบิดเบือน และการตีความเกินจริง ภาพที่
ปรากฏผ่านสื่ออยู่บ่อยๆ ครั้ง คือพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมขัดต่อพระธรรมวินัย เช่น การแสดงกิริยาที่ไม่สำรวม



106    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)

ทั้งในที่สาธารณะและในพื้นที่ส่วนตัว การใช้จ่ายเงินทองอย่างฟุ่มเฟือย การเสพสิ่งมึนเมา การยักยอกเงินวัด
เพื่อเอื้อเฟื้อประโยชน์ภายนอกพระพุทธศาสนาทั้งแก่ตนเองและพวกพ้อง แม้กระทั่งการเสพเมถุนกับสีกา 
พฤติกรรมเหล่านี้เมื่อถูกเผยแพร่ออกไป ย่อมสร้างความกระทบกระเทือนต่อความรู้สึกและบั่นทอนศรัทธาของ
พุทธศาสนิกชนเป็นอย่างมาก ก่อให้เกิดคำถามถึงความเข้มแข็งของระบบการปกครองคณะสงฆ์อย่างมหาเถร
สมาคมและสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติซึ ่งเป็นองค์กรหลักและมีหน้าที ่โดยตรงในการกำกับดูแล
พระสงฆ์ให้มีความประพฤติความเรียบร้อยดีงาม จากพฤติกรรมที่ปรากฏในสื่อต่างๆ ดังกล่าวนั้น แสดงให้เห็น
ถึงความย่อหย่อนในการปฏิบัติตนตามพระวินัย แม้เป็นพฤติกรรมส่วนบุคคล แต่ได้ส่งผลเสียต่อสถาบันสงฆ์
โดยรวม  

การทำความเข้าใจวิกฤตินี้จึงจำเป็นต้องกลับไปพิจารณาที่ต้นเหตุ คือการละเมิดพระธรรมวินัยอันเป็น
แก่นของการดำรงเพศบรรพชิต เป็นการกระทำที่ไม่คำนึงโดยอุบายอันแยบคายถึงผลเสียที ่จะเกิดขึ ้นใน
ภายหลังทั้งต่อตนเองและคณะสงฆ์ส่วนรวมในอนาคต ยิ่งไปกว่านั้น เหตุการณ์เหล่านี้ ยังทำให้เกิดข้อกังขาใน
ประสิทธิภาพของระบบการปกครองคณะสงฆ์ภายใต้การกำกับดูแลของมหาเถรสมาคม ซึ่งมีหน้าที่ธำรงรักษา
พระธรรมวินัยตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 และที่แก้ไขเพิ่มเติม อีกทั้งยังสะท้อนให้เห็นถึงความ
บกพร่องในการปฏิบัติตามพระธรรมวินัยอันถือเป็นรากฐานสำคัญและเป็น “รากแก้ว” ของพระพุทธศาสนา 
ปรากฏการณ์นี้จึงมิใช่เป็นเพียงเรื่องปัจเจกบุคคล แต่ได้ลุกลามกลายเป็นวิกฤติการณ์เชิงโครงสร้าง ที่สั่นคลอน
ความเชื่อมั่นต่อสถาบันสงฆ์โดยรวม หากภิกษุท้ังหลายดำเนินชีวิตด้วยความประมาท ขาดสติยับยั้งต่ออิฏฐารมณ์ 
(อารมณ์ที่ชอบใจ) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และอนิฏฐารมณ์ (อารมณ์ที่ไม่น่าชอบใจ) (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) ยินดีไปกับ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพารมณ์ และการถูกต้องสัมผัสทางกายแล้ว จิต
ย่อมหมกมุ่นอยู่กับกิเลสตัณหา เมื่อมีความต้องการ ย่อมมีการแสวงหา เมื่อมีการแสวงหา ย่อมต้องการครอบ
ครอบ จึงทำให้เกิดปัญหาต่างๆ ขึ้น และส่งผลให้พฤติกรรมของตนถูกแพร่กระจายผ่านสื่อต่างๆ ได้ จึงเป็นให้เหตุ
ผู้เกี่ยวข้อง กลับมาทบทวนกระบวนการสอนและการถ่ายทอดความรู้ทางพระธรรมวินัย ว่าเป็นไปตามหลัก 
ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ หรือไม่อย่างไร แต่เดิมกุลบุตรที่บรรพชาอุปสมบทเข้ามาในพระพุทธศาสนานั้น ใน
ระยะแรกจำเป็นต้องอยู่ศึกษาพระธรรมวินัยในสำนักของอุปัชฌาย์หรือครูอาจารย์ที่มีความรู้ความสามารถ
อย่างใกล้ชิด โดยจะต้องกล่าวคำขอนิสัยจากพระอุปัชฌาย์เสียก่อน ซึ่งเป็นคำที่พระภิกษุใหม่ ใช้กล่าวต่อหน้า
พระอุปัชฌาย์หรือพระอาจารย์ เพ่ือขออยู่ในโอวาทและรับการศึกษาอบรมเกี่ยวกับพระธรรมวินัย การขอนิสัย
เป็นส่วนหนึ่งของพิธีอุปสมบทเป็นข้อปฏิบัติสำหรับพระภิกษุใหม่ที่ต้องถือปฏิบัติ เพื่อความเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกันและยังความเลื่อมใสให้เกิดขึ้น หากผู้ เข้ามาบวชใหม่ ไม่ได้รับการอบรมสั่งสอนตามแนวทางที่ถูกต้อง
แล้ว จะส่งผลต่อการประพฤติผิดพระธรรมวินัยร้ายแรงได้ในอนาคต จะกลายเป็นภิกษุผู้ว่ายากสอนยาก และ
อาจจะสร้างความเสื่อมเสียแก่วงการคณะสงฆ์ได้  
 
พุทธศาสตร์เชิงประวัติศาสตร์: บริบทของการบัญญัติพระวินัย 

กรณีปัญหาวิกฤติศรัทธาที่กำลังเกิดขึ้นในสังคมชาวพุทธครั้งนี้ ประการแรกควรศึกษาประวัติศาสตร์
อันเกี่ยวข้องกับการบัญญัติพระวินัยของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าตั้งแต่สมัยพุทธกาล และประวัติการสืบทอดพระ
วินัยรวมถึงการแก้ปัญหาเมื่อเกิดเหตุการณ์พระฤติผิดพระวินัยให้ลึกซ่ึงก่อน เพ่ือความเข้าใจที่ถูกต้อง พระสงฆ์
เป็นหนึ่งในพุทธบริษัท 4 และในพระรัตนตรัย 3 ประการนั้น ได้รับการยกย่องจากให้เป็น "เนื้อนาบุญของโลก" 
ดังพระบาลีว่า “ปุญฺ กฺเขตฺตํ โลกสฺส” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525) ทำหน้าทีเ่ป็นผู้สืบทอดถ่ายทอดคำสอน
ของพระพุทธศาสนาเพื่อให้ผู้อื่นปฏิบัติตาม ในขณะเดียวกันนี้ ยังต้องปฏิบัติตนตามแนวทางพระธรรมวินัยที่
พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้ เพื่อเป็นแบบอย่างและเป็นที่ตั้งแห่งความเคารพศรัทธาของพุทธศาสนิกชน ใน

บางครั้งอาจมีภิกษุบางรูปละเมิดข้อบัญญัติ ต้องอาบัติต่างๆ หนักบ้างเบาบ้าง คณะสงฆ์เมื่อทราบก็จะทำการ
สอบสวนอธิกรณ์ที่เกิดขึ้น เพื่อตรวจสอบข้อเท็จจริง แล้วจึงตัดสินการกระทำผิดนั้นๆ ตามข้อเท็จจริงตาม
แนวทางของพระธรรมวินัย เพื่อให้เกิดความเรียบร้อยดีงามแก่สงฆ์ เช่น กรณีพระสุทินกลันทบุตร ผู้เป็นบุตร
ของเศรษฐีในกลันทคาม บวชด้วยเลื่อมใส แม้บิดามารดาห้ามมิให้บวช ด้วยเพราะท่านเป็นทายาทผู้สืบสกุล
เพียงคนเดียว ในยุคข้าวยากหมากแพง พระสุทินกลับบ้านโปรดญาติ โยมมารดาอ้อนวอนให้มีเพศสัมพันธ์กับ
ภรรยาเก่าเพื่อให้กำเนิดทายาทไว้สืบสกุล โดยอ้างว่าจะป้องกันทรัพย์สินมิให้ถูกริบ และท่านจะได้กลับไป
บำเพ็ญสมณธรรมต่อได้ ด้วยความกตัญญูและขณะนั้นยังไม่มีสิกขาบทห้าม พระสุทินจึงยินยอม โดยเข้าใจว่า
เป็นเพียงการ "ให้พืชพันธุ์" หลังเหตุการณ์นั้น พระสุทินเกิดความเดือดร้อนใจ ผิวพรรณซูบผอม เพื่อนภิกษุ
ด้วยกันสอบถามจึงเปิดเผยเรื่องและได้กราบทูลพระพุทธเจ้าให้ทรงทราบ เมื่อพระพุทธองค์ทรงทราบ จึงตรัส
ให้ประชุมสงฆ์เพื่อทรงบัญญัติสิกขาบท ตรัสตำหนิพระสุทินโดยอเนกปริยาย ว่า เป็นกิจของคฤหัสถ์ไม่ใช่กิจ
ของสมณะ ไม่เป็นไปเพื่อความเลื่อมใส เป็นต้น จากนั้นพระองค์จึงทรงบัญญัติปฐมปาราชิก ว่าด้วยการห้าม
ภิกษุเสพเมถุนธรรม แต่พระองค์มิได้ทรงปรับอาบัติปาราชิกแก่พระสุทิน ด้วยว่าท่านเป็นต้นบัญญัติในปฐม
ปาราชิกข้อนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

ต่อมาภายหลัง เมื่อมีภิกษุในบวรพระพุทธศาสนาประพฤติผิดพระธรรมวินัยอันเป็นเหตุที่ชาวบ้านติ
เตียน พระพุทธองค์จึงได้ทรงบัญญัติอาบัตินั ้นๆ ขึ้นตามสมควร เพื่อยังหมู่สงฆ์ให้มีความสำรวมประพฤติ
เรียบร้อยด้วยกาย วาจา และใจเป็นแบบอย่างที่ดี  ซึ่งมีขั้นตอนในการบัญญัติสิกขาบท 4 ขั้นตอน ได้แก่  1) 
เมื่อมีเหตุเกิดข้ึน 2) พระภิกษุกราบทูลแด่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า 3) ทรงตรัสเรียกให้ประชุมสงฆ์ 4) ทรงบัญญัติ
สิกขาบท 
     เมือ่ตรัสเรียกประชุมสงฆ์พร้อมกันแล้ว พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจะทรงสอบถามภิกษุท่ีก่อเหตุนั้นๆ ขึ้นว่า
ทำจริงหรือไม่ เมื่อภิกษุรูปนั้นยอมรับว่าทำจริง จากนั้นพระองค์ก็จะทรงติเตียน ตรัสถึงโทษของความเป็นคน
เลี้ยงยาก บำรุงยาก มักมาก ไม่สันโดษ คลุกคลี และโทษของความเกียจคร้าน แล้วตรัสถึงคุณของความเป็นคน
เลี้ยงง่าย เป็นผู้สำรวมกาย วาจา ใจ เป็นต้น จากนั้นพระองค์จึงตรัสวัตถุประสงค์ของการบัญญัติสิกขาบทแล้ว
จึงทรงบัญญัติสิกขาบทขึ้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ทั้งนี้การที่ทรงบัญญัติพระวินัยนั้น เพราะมีวัตถุประสงค์ดังต่อไปนี้  
 ด้วยมุ่งถึงประโยชน์แห่งสงฆ์ คือ 
           1. สงฺฆสุฏฺฐุตาย เพื่อความเรียบร้อยดีงามแห่งสงฆ์ ซึ ่งได้ทรงชี้แจงให้มองเห็นคุณโทษแห่งความ
ประพฤตินั้นๆ ชัดเจนแล้ว จึงทรงบัญญัติสิกขาบทข้ึนไว้โดยความเห็นร่วมกัน  
           2. สงฺฆผาสุตาย เพื่อความผาสุกแห่งสงฆ์  

ด้วยมุ่งถึงประโยชน์แห่งบุคคล 
           3. ทุมฺมงฺกูนํ ปุคฺคลานํ นิคฺคหาย เพื่อต้องข่มบุคคลผู้เก้อยาก คือ เพื่อกำราบคนผู้หน้าด้าน มีความ
ประพฤติเลวทราม  
           4. เปสลานํ ภิกฺขูนํ ผาสุวิหาราย เพื่อความอยู่ผาสุกแห่งเหล่าภิกษุผู้มีศีลดีงาม  

ด้วยมุ่งถึงประโยชน์แก่ความบริสุทธิ์ หรือแก่ชีวิต ทั้งทางกายและทางใจ 
           5. ทิฏฺ ธมฺมิกานํ อาสวานํ สํวราย เพ่ือปิดกั้นอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในปัจจุบัน คือ เพ่ือระงับปิด
ทางความเสื่อมเสีย ความทุกข์ ความเดือดร้อน ที่จะมีในปัจจุบัน  
           6. สมฺปรายิกานํ อาสวานํ ปฏิฆาตาย เพ่ือบำบัดอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในอนาคต คือ เพ่ือแก้ไข
มิให้เกิดความเสื่อมเสีย ความทุกข์ความเดือดร้อน ที่จะมีมาในภายหน้าหรือภพหน้า  

 



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)    107

ทั้งในที่สาธารณะและในพื้นที่ส่วนตัว การใช้จ่ายเงินทองอย่างฟุ่มเฟือย การเสพสิ่งมึนเมา การยักยอกเงินวัด
เพื่อเอื้อเฟื้อประโยชน์ภายนอกพระพุทธศาสนาทั้งแก่ตนเองและพวกพ้อง แม้กระทั่งการเสพเมถุนกับสีกา 
พฤติกรรมเหล่านี้เมื่อถูกเผยแพร่ออกไป ย่อมสร้างความกระทบกระเทือนต่อความรู้สึกและบั่นทอนศรัทธาของ
พุทธศาสนิกชนเป็นอย่างมาก ก่อให้เกิดคำถามถึงความเข้มแข็งของระบบการปกครองคณะสงฆ์อย่างมหาเถร
สมาคมและสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติซึ ่งเป็นองค์กรหลักและมีหน้าที ่โดยตรงในการกำกับดูแล
พระสงฆ์ให้มีความประพฤติความเรียบร้อยดีงาม จากพฤติกรรมที่ปรากฏในสื่อต่างๆ ดังกล่าวนั้น แสดงให้เห็น
ถึงความย่อหย่อนในการปฏิบัติตนตามพระวินัย แม้เป็นพฤติกรรมส่วนบุคคล แต่ได้ส่งผลเสียต่อสถาบันสงฆ์
โดยรวม  

การทำความเข้าใจวิกฤตินี้จึงจำเป็นต้องกลับไปพิจารณาที่ต้นเหตุ คือการละเมิดพระธรรมวินัยอันเป็น
แก่นของการดำรงเพศบรรพชิต เป็นการกระทำที่ไม่คำนึงโดยอุบายอันแยบคายถึงผลเสียที ่จะเกิดขึ ้นใน
ภายหลังทั้งต่อตนเองและคณะสงฆ์ส่วนรวมในอนาคต ยิ่งไปกว่านั้น เหตุการณ์เหล่านี้ ยังทำให้เกิดข้อกังขาใน
ประสิทธิภาพของระบบการปกครองคณะสงฆ์ภายใต้การกำกับดูแลของมหาเถรสมาคม ซึ่งมีหน้าที่ธำรงรักษา
พระธรรมวินัยตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 และที่แก้ไขเพิ่มเติม อีกทั้งยังสะท้อนให้เห็นถึงความ
บกพร่องในการปฏิบัติตามพระธรรมวินัยอันถือเป็นรากฐานสำคัญและเป็น “รากแก้ว” ของพระพุทธศาสนา 
ปรากฏการณ์นี้จึงมิใช่เป็นเพียงเรื่องปัจเจกบุคคล แต่ได้ลุกลามกลายเป็นวิกฤติการณ์เชิงโครงสร้าง ที่สั่นคลอน
ความเชื่อมั่นต่อสถาบันสงฆ์โดยรวม หากภิกษุท้ังหลายดำเนินชีวิตด้วยความประมาท ขาดสติยับยั้งต่ออิฏฐารมณ์ 
(อารมณ์ที่ชอบใจ) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และอนิฏฐารมณ์ (อารมณ์ที่ไม่น่าชอบใจ) (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) ยินดีไปกับ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพารมณ์ และการถูกต้องสัมผัสทางกายแล้ว จิต
ย่อมหมกมุ่นอยู่กับกิเลสตัณหา เมื่อมีความต้องการ ย่อมมีการแสวงหา เมื่อมีการแสวงหา ย่อมต้องการครอบ
ครอบ จึงทำให้เกิดปัญหาต่างๆ ขึ้น และส่งผลให้พฤติกรรมของตนถูกแพร่กระจายผ่านสื่อต่างๆ ได้ จึงเป็นให้เหตุ
ผู้เกี่ยวข้อง กลับมาทบทวนกระบวนการสอนและการถ่ายทอดความรู้ทางพระธรรมวินัย ว่าเป็นไปตามหลัก 
ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ หรือไม่อย่างไร แต่เดิมกุลบุตรที่บรรพชาอุปสมบทเข้ามาในพระพุทธศาสนานั้น ใน
ระยะแรกจำเป็นต้องอยู่ศึกษาพระธรรมวินัยในสำนักของอุปัชฌาย์หรือครูอาจารย์ที่มีความรู้ความสามารถ
อย่างใกล้ชิด โดยจะต้องกล่าวคำขอนิสัยจากพระอุปัชฌาย์เสียก่อน ซึ่งเป็นคำที่พระภิกษุใหม่ ใช้กล่าวต่อหน้า
พระอุปัชฌาย์หรือพระอาจารย์ เพ่ือขออยู่ในโอวาทและรับการศึกษาอบรมเกี่ยวกับพระธรรมวินัย การขอนิสัย
เป็นส่วนหนึ่งของพิธีอุปสมบทเป็นข้อปฏิบัติสำหรับพระภิกษุใหม่ที่ต้องถือปฏิบัติ เพื่อความเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกันและยังความเลื่อมใสให้เกิดขึ้น หากผู้ เข้ามาบวชใหม่ ไม่ได้รับการอบรมสั่งสอนตามแนวทางที่ถูกต้อง
แล้ว จะส่งผลต่อการประพฤติผิดพระธรรมวินัยร้ายแรงได้ในอนาคต จะกลายเป็นภิกษุผู้ว่ายากสอนยาก และ
อาจจะสร้างความเสื่อมเสียแก่วงการคณะสงฆ์ได้  
 
พุทธศาสตร์เชิงประวัติศาสตร์: บริบทของการบัญญัติพระวินัย 

กรณีปัญหาวิกฤติศรัทธาที่กำลังเกิดขึ้นในสังคมชาวพุทธครั้งนี้ ประการแรกควรศึกษาประวัติศาสตร์
อันเกี่ยวข้องกับการบัญญัติพระวินัยของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าตั้งแต่สมัยพุทธกาล และประวัติการสืบทอดพระ
วินัยรวมถึงการแก้ปัญหาเมื่อเกิดเหตุการณ์พระฤติผิดพระวินัยให้ลึกซ่ึงก่อน เพ่ือความเข้าใจที่ถูกต้อง พระสงฆ์
เป็นหนึ่งในพุทธบริษัท 4 และในพระรัตนตรัย 3 ประการนั้น ได้รับการยกย่องจากให้เป็น "เนื้อนาบุญของโลก" 
ดังพระบาลีว่า “ปุญฺ กฺเขตฺตํ โลกสฺส” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525) ทำหน้าทีเ่ป็นผู้สืบทอดถ่ายทอดคำสอน
ของพระพุทธศาสนาเพื่อให้ผู้อื่นปฏิบัติตาม ในขณะเดียวกันนี้ ยังต้องปฏิบัติตนตามแนวทางพระธรรมวินัยที่
พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้ เพื่อเป็นแบบอย่างและเป็นที่ตั้งแห่งความเคารพศรัทธาของพุทธศาสนิกชน ใน

บางครั้งอาจมีภิกษุบางรูปละเมิดข้อบัญญัติ ต้องอาบัติต่างๆ หนักบ้างเบาบ้าง คณะสงฆ์เมื่อทราบก็จะทำการ
สอบสวนอธิกรณ์ที่เกิดขึ้น เพื่อตรวจสอบข้อเท็จจริง แล้วจึงตัดสินการกระทำผิดนั้นๆ ตามข้อเท็จจริงตาม
แนวทางของพระธรรมวินัย เพื่อให้เกิดความเรียบร้อยดีงามแก่สงฆ์ เช่น กรณีพระสุทินกลันทบุตร ผู้เป็นบุตร
ของเศรษฐีในกลันทคาม บวชด้วยเลื่อมใส แม้บิดามารดาห้ามมิให้บวช ด้วยเพราะท่านเป็นทายาทผู้สืบสกุล
เพียงคนเดียว ในยุคข้าวยากหมากแพง พระสุทินกลับบ้านโปรดญาติ โยมมารดาอ้อนวอนให้มีเพศสัมพันธ์กับ
ภรรยาเก่าเพื่อให้กำเนิดทายาทไว้สืบสกุล โดยอ้างว่าจะป้องกันทรัพย์สินมิให้ถูกริบ และท่านจะได้กลับไป
บำเพ็ญสมณธรรมต่อได้ ด้วยความกตัญญูและขณะนั้นยังไม่มีสิกขาบทห้าม พระสุทินจึงยินยอม โดยเข้าใจว่า
เป็นเพียงการ "ให้พืชพันธุ์" หลังเหตุการณ์นั้น พระสุทินเกิดความเดือดร้อนใจ ผิวพรรณซูบผอม เพื่อนภิกษุ
ด้วยกันสอบถามจึงเปิดเผยเรื่องและได้กราบทูลพระพุทธเจ้าให้ทรงทราบ เมื่อพระพุทธองค์ทรงทราบ จึงตรัส
ให้ประชุมสงฆ์เพื่อทรงบัญญัติสิกขาบท ตรัสตำหนิพระสุทินโดยอเนกปริยาย ว่า เป็นกิจของคฤหัสถ์ไม่ใช่กิจ
ของสมณะ ไม่เป็นไปเพื่อความเลื่อมใส เป็นต้น จากนั้นพระองค์จึงทรงบัญญัติปฐมปาราชิก ว่าด้วยการห้าม
ภิกษุเสพเมถุนธรรม แต่พระองค์มิได้ทรงปรับอาบัติปาราชิกแก่พระสุทิน ด้วยว่าท่านเป็นต้นบัญญัติในปฐม
ปาราชิกข้อนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

ต่อมาภายหลัง เมื่อมีภิกษุในบวรพระพุทธศาสนาประพฤติผิดพระธรรมวินัยอันเป็นเหตุที่ชาวบ้านติ
เตียน พระพุทธองค์จึงได้ทรงบัญญัติอาบัตินั ้นๆ ขึ้นตามสมควร เพื่อยังหมู่สงฆ์ให้มีความสำรวมประพฤติ
เรียบร้อยด้วยกาย วาจา และใจเป็นแบบอย่างที่ดี  ซึ่งมีขั้นตอนในการบัญญัติสิกขาบท 4 ขั้นตอน ได้แก่  1) 
เมื่อมีเหตุเกิดข้ึน 2) พระภิกษุกราบทูลแด่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า 3) ทรงตรัสเรียกให้ประชุมสงฆ์ 4) ทรงบัญญัติ
สิกขาบท 
     เมือ่ตรัสเรียกประชุมสงฆ์พร้อมกันแล้ว พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจะทรงสอบถามภิกษุท่ีก่อเหตุนั้นๆ ขึ้นว่า
ทำจริงหรือไม่ เมื่อภิกษุรูปนั้นยอมรับว่าทำจริง จากนั้นพระองค์ก็จะทรงติเตียน ตรัสถึงโทษของความเป็นคน
เลี้ยงยาก บำรุงยาก มักมาก ไม่สันโดษ คลุกคลี และโทษของความเกียจคร้าน แล้วตรัสถึงคุณของความเป็นคน
เลี้ยงง่าย เป็นผู้สำรวมกาย วาจา ใจ เป็นต้น จากนั้นพระองค์จึงตรัสวัตถุประสงค์ของการบัญญัติสิกขาบทแล้ว
จึงทรงบัญญัติสิกขาบทขึ้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ทั้งนี้การที่ทรงบัญญัติพระวินัยนั้น เพราะมีวัตถุประสงค์ดังต่อไปนี้  
 ด้วยมุ่งถึงประโยชน์แห่งสงฆ์ คือ 
           1. สงฺฆสุฏฺฐุตาย เพื่อความเรียบร้อยดีงามแห่งสงฆ์ ซึ ่งได้ทรงชี้แจงให้มองเห็นคุณโทษแห่งความ
ประพฤตินั้นๆ ชัดเจนแล้ว จึงทรงบัญญัติสิกขาบทข้ึนไว้โดยความเห็นร่วมกัน  
           2. สงฺฆผาสุตาย เพื่อความผาสุกแห่งสงฆ์  

ด้วยมุ่งถึงประโยชน์แห่งบุคคล 
           3. ทุมฺมงฺกูนํ ปุคฺคลานํ นิคฺคหาย เพื่อต้องข่มบุคคลผู้เก้อยาก คือ เพื่อกำราบคนผู้หน้าด้าน มีความ
ประพฤติเลวทราม  
           4. เปสลานํ ภิกฺขูนํ ผาสุวิหาราย เพื่อความอยู่ผาสุกแห่งเหล่าภิกษุผู้มีศีลดีงาม  

ด้วยมุ่งถึงประโยชน์แก่ความบริสุทธิ์ หรือแก่ชีวิต ทั้งทางกายและทางใจ 
           5. ทิฏฺ ธมฺมิกานํ อาสวานํ สํวราย เพ่ือปิดกั้นอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในปัจจุบัน คือ เพ่ือระงับปิด
ทางความเสื่อมเสีย ความทุกข์ ความเดือดร้อน ที่จะมีในปัจจุบัน  
           6. สมฺปรายิกานํ อาสวานํ ปฏิฆาตาย เพ่ือบำบัดอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในอนาคต คือ เพ่ือแก้ไข
มิให้เกิดความเสื่อมเสีย ความทุกข์ความเดือดร้อน ที่จะมีมาในภายหน้าหรือภพหน้า  

 



108    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)

ด้วยมุ่งถึงประโยชน์แห่งประชาชน 
           7. อปฺปสนฺนานํ ปสาทาย เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่ยังไม่เลื่อมใส  
           8. ปสนฺนานํ ภิยฺโยภาวาย เพื่อความเลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของชุมชนที่เลื่อมใสแล้ว  

ด้วยมุ่งถึงประโยชน์แห่งพระศาสนา 
           9. สทฺธมฺมฏฺฐิติยา เพื่อความตั้งมั่นแห่งสัทธรรม  

10. วินยานุคฺคหาย เพื่ออนุเคราะห์วินัย คือ ทำให้มีบทบัญญัติสำหรับใช้เป็นหลัก เกณฑ์จัดระเบียบ
ของหมู่คณะ สนับสนุนความมีวินัยให้หนักแน่นมั่นคงยิ่งขึ้น ((มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525)) 
 
การละเมิดพระธรรมวินัย: ต้นตอแห่งการเกิดวิกฤติศรัทธา 

พฤติกรรมอันไม่เหมาะสมแก่สมณะสารูปของภิกษุที่ปรากฏตามสื่อสังคมออนไลน์ ส่งผลเสียต่อ
ภาพลักษณ์ของพระพุทธศาสนาในประเทศไทยเป็นอย่างมาก โดยเฉพาะในช่วงระยะเวลาที่ผ่านมาไม่นานนี้ ได้
ปรากฎภาพและคลิปวีดีโอเกี่ยวกับการประพฤตินอกธรรมวินัยตามสื่อออนไลน์ต่างๆ เช่น  กรณีของอดีตเจ้า
อาวาสวัดในเขตอำเภอศรีราชา ลวงซื้อบริการทางเพศเด็กหญิงอายุ 13 ปี จนถูกเจ้าหน้าที่ตำรวจควบคุมตัว
ผู้กระทำความผิดเพื่อดำเนินการให้ลาสิกขาและดำเนินคดีทางกฎหมาย (Ch7HDNews, 2568)   
 การทำความผิดวินัยของพระสงฆ์นั้น เรียกว่า “อาบัติ” หมายถึง โทษที่เกิดจาการล่วงละเมิดสิกขาบท
ที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ หรือข้อห้ามแห่งภิกษุ สำหรับใช้เรียกความผิดทางวินัยของพระภิกษุว่า “ต้อ ง
อาบัติ” โดยอาบัติ มี 7 อย่าง แบ่งเป็น 2 ประเภทคือ 1) ครุกาบัติ หมายถึง อาบัติหนัก เป็นอาบัติที่มีโทษ
ร้ายแรง มี 2 อย่างคือ อาบัติปาราชิกและสังฆาทิเสส  2) ลหุกาบัติ หมายถึง อาบัติเบา อาบัติที ่ไม่มีโทษ
ร้ายแรงเท่าครุกาบัติ    มี 5 อย่าง คือ อาบัติถุลลัจจัย ปาจิตตีย์ ปาฏิเทสนียะ ทุกกฏ และทุพภาสิต (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

กล่าวถึงอาบัติที่มีความรุนแรงไม่สามารถแก้ไขได้ คือ    
 อาบัติปาราชิก: การล่วงละเมิดที่ไม่อาจไถ่ถอนได้ 
 ปาราชิกธรรม 4 ประการ ถือเป็นสิกขาบทที่ร้ายแรงที่สุดในพระวินัยปิฎก หากภิกษุใดล่วงละเมิด
จะต้องสึกจากสภาพความเป็นภิกษุทันที และไม่มีทางกลับคืนมาเป็นภิกษุในชาตินี้อีก  หากยังปฏิญญาความ
เป็นภิกษุจะไม่สามารถลรรลุมรรคผลใดๆ ในพระพุทธศาสนาได้  
 ปาราชิกข้อที่ 1 - การเสพเมถุน: การเสพเมถุนกับผู้หญิงหรือผู้ชายด้วยกันก็ตาม แม้กับสัตว์เดรัจฉาน 
 ปาราชิกข้อที่ 2 - อทินนาทาน: การลักขโมยสิ่งของที่เจ้าของมิได้ยินยอมมอบให้ เกิน 5 มาสก ขึ้นไป 
 ปาราชิกข้อที่ 3 - มนุสสวิคคหะกรรม: การฆ่ามนุษย์หรือเป็นผู้บงการสั่งให้ฆ่า  
 ปาราชิกข้อที่ 4 - อุตตริมนุสสธรรม: การกล่าวอวดอ้างอุตตริมนุสสธรรม (คุณวิเศษ) ที่ไม่มีในตนเอง 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551)  
 อาบัติสังฆาทิเสส: อาบัติที่เป็นครุกาบัติ (โทษหนัก) แต่แก้ไขได้โดยสงฆ์ 
 สังฆาทิเสส 13 ประการ เป็นอาบัติที่ต้องอาศัยการพิจารณาและลงโทษจากคณะสงฆ์ ภิกษุที่กระทำ
ผิดต้องผ่านกระบวนการลงโทษที่เรียกว่า "มานัตต์" และ "อัพภาน" จึงจะสามารถอยู่ร่วมกับคณะสงฆ์ได้
ตามปกติ 
 พฤติกรรมเกี่ยวข้องกับสตรี: อาบัติสังฆาทิเสสหลายข้อที่เกี่ยวข้องกับการมีความสัมพันธ์ที่ไม่เหมาะสม
กับสตรี เช่น การสัมผัสลูปไล้ด้วยกิเลส การพูดคุยในทางลามก การติดตามคุกคาม หรือการให้สตรีจับสัมผัสตน
ด้วยกิเลส แม้การสนทนาผ่านทางโทรศัพท์ในลักษณะเชิงชู้สาว  

 การสร้างที่พักอาศัย: การสร้างกุฎิหรือที่พักอาศัยโดยไม่ผ่านการอนุญาตหรือสร้างที่พักเกินขนาดที่
กำหนดไว้ในพระวินัย สามารถเป็นเหตุให้ภิกษุต้องอาบัติได้เหมือนกัน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 นิสสัคคิยปาจิตตีย์: อาบัติที่จะพ้นได้ด้วยการสละก่อน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551) 
 หนึ่งในภาพที่สร้างความเสื่อมศรัทธามากที่สุด คือการที่พระสงฆ์มีความเกี่ยวข้องกับการใช้สอยเงิน
และทองโดยตรง ทั้งการรับปัจจัยเป็นเงินสด การใช้บัตรเครดิต หรือการซื้อสินค้าราคาแพง และโพสต์ภาพอวด
ในสื ่อสังคมออนไลน์ เช่น รถยนต์หรู อุปกรณ์อิเล็กทรอนิกส์ ซึ ่งพฤติกรรมเหล่านี ้ขัดต่อสิกขาบทในนิส
สัคคิยวรรค หมวดว่าด้วยอาบัติท่ีเป็นนิสสัคคิยปาจิตตีย์อย่างชัดเจน 
 โกสิยวรรค สิกขาบทที่ 8 บัญญัติห้ามภิกษุรับหรือยินดีในทองและเงิน (รูปิยะ) ที่เขาเก็บไว้ให้ หากล่วง
ละเมิดต้องอาบัตินิสสัคคิยปาจิตตีย์ ต้องสละเงินทองนั้นเสียก่อนจึงจะแสดงอาบัติได้  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  

เจตนารมณ์ของสิกขาบทข้อนี้ คือการตัดความกังวลในเรื่องทางโลก และป้องกันมิให้พระสงฆ์มัวเมาใน
การสะสมทรัพย์สมบัติ อันเป็นข้าศึกต่อการประพฤติพรหมจรรย์ 
 การแสดงออกถึงความมั่งคั่งผ่านสื่อสังคมออนไลน์ ไม่ว่าจะเป็นการใช้ชีวิตหรูหรา การอวดอ้างปัจจัยที่
ได้รับบริจาค จึงเป็นการกระทำที่สวนทางกับอุดมคติของความสันโดษ มักน้อย และทำลายภาพลักษณ์ของ
บรรพชิตผู้เป็น "เนื้อนาบุญ" อย่างสิ้นเชิง  
 อาบัติปาจิตตีย์: บอกความผิดของตนต่อภิกษุด้วยกัน จึงจะพ้นจากอาบัติ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. 
อ. ปยุตฺโต), 2551) 
 อาบัติหมวดนี้ เป็นข้อห้ามที ่เป็นลหุกาบัติ สามารถแก้ไขได้ด้วยการแสดงอาบัติแก่ภิกษุด้วยกัน 
ประกอบด้วยบัญญัติ 6 วรรค มีมุสาวรรคเป็นต้น รวมทั้งหมด 92 สิกขาบท เช่น ห้ามภิกษุฉันอาหารในเวลา
วิกาล ห้ามมิให้พูดเท็จหรือโกหกหลอกลวง แม้กระทั่งการด่าผู้อื่นด้วยวาจาหยาบคาย ห้ามมิให้ภิกษุดื่มสุรา
เมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท   
 เสขิยวัตร 75 ข้อ: วัตรที่ภิกษุจะต้องศึกษา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551) 
 ครอบคลุมถึงมารยาทในการนุ่งห่ม, การรับบิณฑบาต, การฉัน, การแสดงธรรม และการปฏิบัติตนในที่
ต่างๆ การละเลยเสขิยวัตรเหล่านี้ แม้จะไม่เป็นอาบัติร้ายแรงถึงขั้นปาราชิกหรือสังฆาทิเสส แต่ก็เป็นเหตุให้ถูก
ตำหนิติเตียนได้โดยง่าย (โลกวัชชะ) และสะท้อนถึงการขาดความใส่ใจในการรักษาสมณสารูป ซึ่งเป็น "เปลือก" 
ที่สำคัญในการโอบอุ้มศรัทธาของสาธุชน 

อาบัติที่กล่าวมานั้น ในพระธรรมวินัยแย่งออกเป็น 2 ประเภทคือ อาบัติที่รุนแรงไม่สามารถแก้ไขได้      
(อเตกิจฉา) และอาบัติที่สามารถแก้ไขได้ (สเตกิจฉา) โดยอาบัติที่พุทธศาสนนิกชนส่วนใหญ่ยอมรับไม่ได้ เป็น
อาบัติปาราชิก ข้อที่ 1 การเสพเมถุน ไม่ว่าจะกับสีกาหรือกับเพศชายด้วยกันเองก็ตาม และข้อที่ 2 อทินนาทาน 
มีการยักยอกปัจจัยจากการทำบุญของพุทธศาสนิกชน ไปเป็นสมบัติของตนเองบ้าง เอื้อเฟื้อผลประโยชน์อัน
เป็นของสงฆ์ให้แก่ญาติพี่น้องของตนหรือสีกาคนสนิทบ้าง เอื้อประโยชน์ต่อพวกพ้องของตน ใช้ประโยชน์จาก
ปัจจัยที่ได้รับบริจาคมาผิดวัตถุประสงค์ เป็นต้น 
 
การขาด "หิริ-โอตตัปปะ": แก่นแท้ของปัญหาเชิงธรรมะ 

การประพฤติผิดพระธรรมวินัยทั้งปวง มีรากเหง้ามาจากสภาวะจิตใจที่ขาดคุณธรรมสำคัญ 2 ประการ คือ 
หิริ และ โอตตัปปะ ซึ่งได้รับการยกย่องว่าเป็น "เทวธรรม" หรือธรรมะที่ทำให้เป็นเทวดา และเป็นธรรมะที่  
คุ้มครองโลก โดยมคีวามหมายและความสำคัญของหิริ-โอตตัปปะ ดังนี้ 



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)    109

ด้วยมุ่งถึงประโยชน์แห่งประชาชน 
           7. อปฺปสนฺนานํ ปสาทาย เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่ยังไม่เลื่อมใส  
           8. ปสนฺนานํ ภิยฺโยภาวาย เพื่อความเลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของชุมชนที่เลื่อมใสแล้ว  

ด้วยมุ่งถึงประโยชน์แห่งพระศาสนา 
           9. สทฺธมฺมฏฺฐิติยา เพื่อความตั้งมั่นแห่งสัทธรรม  

10. วินยานุคฺคหาย เพื่ออนุเคราะห์วินัย คือ ทำให้มีบทบัญญัติสำหรับใช้เป็นหลัก เกณฑ์จัดระเบียบ
ของหมู่คณะ สนับสนุนความมีวินัยให้หนักแน่นมั่นคงยิ่งขึ้น ((มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525)) 
 
การละเมิดพระธรรมวินัย: ต้นตอแห่งการเกิดวิกฤติศรัทธา 

พฤติกรรมอันไม่เหมาะสมแก่สมณะสารูปของภิกษุที่ปรากฏตามสื่อสังคมออนไลน์ ส่งผลเสียต่อ
ภาพลักษณ์ของพระพุทธศาสนาในประเทศไทยเป็นอย่างมาก โดยเฉพาะในช่วงระยะเวลาที่ผ่านมาไม่นานนี้ ได้
ปรากฎภาพและคลิปวีดีโอเกี่ยวกับการประพฤตินอกธรรมวินัยตามสื่อออนไลน์ต่างๆ เช่น  กรณีของอดีตเจ้า
อาวาสวัดในเขตอำเภอศรีราชา ลวงซื้อบริการทางเพศเด็กหญิงอายุ 13 ปี จนถูกเจ้าหน้าที่ตำรวจควบคุมตัว
ผู้กระทำความผิดเพื่อดำเนินการให้ลาสิกขาและดำเนินคดีทางกฎหมาย (Ch7HDNews, 2568)   
 การทำความผิดวินัยของพระสงฆ์นั้น เรียกว่า “อาบัติ” หมายถึง โทษที่เกิดจาการล่วงละเมิดสิกขาบท
ที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ หรือข้อห้ามแห่งภิกษุ สำหรับใช้เรียกความผิดทางวินัยของพระภิกษุว่า “ต้อ ง
อาบัติ” โดยอาบัติ มี 7 อย่าง แบ่งเป็น 2 ประเภทคือ 1) ครุกาบัติ หมายถึง อาบัติหนัก เป็นอาบัติที่มีโทษ
ร้ายแรง มี 2 อย่างคือ อาบัติปาราชิกและสังฆาทิเสส  2) ลหุกาบัติ หมายถึง อาบัติเบา อาบัติที ่ไม่มีโทษ
ร้ายแรงเท่าครุกาบัติ    มี 5 อย่าง คือ อาบัติถุลลัจจัย ปาจิตตีย์ ปาฏิเทสนียะ ทุกกฏ และทุพภาสิต (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

กล่าวถึงอาบัติที่มีความรุนแรงไม่สามารถแก้ไขได้ คือ    
 อาบัติปาราชิก: การล่วงละเมิดที่ไม่อาจไถ่ถอนได้ 
 ปาราชิกธรรม 4 ประการ ถือเป็นสิกขาบทที่ร้ายแรงที่สุดในพระวินัยปิฎก หากภิกษุใดล่วงละเมิด
จะต้องสึกจากสภาพความเป็นภิกษุทันที และไม่มีทางกลับคืนมาเป็นภิกษุในชาตินี้อีก  หากยังปฏิญญาความ
เป็นภิกษุจะไม่สามารถลรรลุมรรคผลใดๆ ในพระพุทธศาสนาได้  
 ปาราชิกข้อที่ 1 - การเสพเมถุน: การเสพเมถุนกับผู้หญิงหรือผู้ชายด้วยกันก็ตาม แม้กับสัตว์เดรัจฉาน 
 ปาราชิกข้อที่ 2 - อทินนาทาน: การลักขโมยสิ่งของที่เจ้าของมิได้ยินยอมมอบให้ เกิน 5 มาสก ขึ้นไป 
 ปาราชิกข้อที่ 3 - มนุสสวิคคหะกรรม: การฆ่ามนุษย์หรือเป็นผู้บงการสั่งให้ฆ่า  
 ปาราชิกข้อที่ 4 - อุตตริมนุสสธรรม: การกล่าวอวดอ้างอุตตริมนุสสธรรม (คุณวิเศษ) ที่ไม่มีในตนเอง 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551)  
 อาบัติสังฆาทิเสส: อาบัติที่เป็นครุกาบัติ (โทษหนัก) แต่แก้ไขได้โดยสงฆ์ 
 สังฆาทิเสส 13 ประการ เป็นอาบัติที่ต้องอาศัยการพิจารณาและลงโทษจากคณะสงฆ์ ภิกษุที่กระทำ
ผิดต้องผ่านกระบวนการลงโทษที่เรียกว่า "มานัตต์" และ "อัพภาน" จึงจะสามารถอยู่ร่วมกับคณะสงฆ์ได้
ตามปกติ 
 พฤติกรรมเกี่ยวข้องกับสตรี: อาบัติสังฆาทิเสสหลายข้อที่เกี่ยวข้องกับการมีความสัมพันธ์ที่ไม่เหมาะสม
กับสตรี เช่น การสัมผัสลูปไล้ด้วยกิเลส การพูดคุยในทางลามก การติดตามคุกคาม หรือการให้สตรีจับสัมผัสตน
ด้วยกิเลส แม้การสนทนาผ่านทางโทรศัพท์ในลักษณะเชิงชู้สาว  

 การสร้างที่พักอาศัย: การสร้างกุฎิหรือที่พักอาศัยโดยไม่ผ่านการอนุญาตหรือสร้างที่พักเกินขนาดที่
กำหนดไว้ในพระวินัย สามารถเป็นเหตุให้ภิกษุต้องอาบัติได้เหมือนกัน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 นิสสัคคิยปาจิตตีย์: อาบัติที่จะพ้นได้ด้วยการสละก่อน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551) 
 หนึ่งในภาพที่สร้างความเสื่อมศรัทธามากที่สุด คือการที่พระสงฆ์มีความเกี่ยวข้องกับการใช้สอยเงิน
และทองโดยตรง ทั้งการรับปัจจัยเป็นเงินสด การใช้บัตรเครดิต หรือการซื้อสินค้าราคาแพง และโพสต์ภาพอวด
ในสื ่อสังคมออนไลน์ เช่น รถยนต์หรู อุปกรณ์อิเล็กทรอนิกส์ ซึ ่งพฤติกรรมเหล่านี ้ขัดต่อสิกขาบทในนิส
สัคคิยวรรค หมวดว่าด้วยอาบัติท่ีเป็นนิสสัคคิยปาจิตตีย์อย่างชัดเจน 
 โกสิยวรรค สิกขาบทที่ 8 บัญญัติห้ามภิกษุรับหรือยินดีในทองและเงิน (รูปิยะ) ที่เขาเก็บไว้ให้ หากล่วง
ละเมิดต้องอาบัตินิสสัคคิยปาจิตตีย์ ต้องสละเงินทองนั้นเสียก่อนจึงจะแสดงอาบัติได้  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)  

เจตนารมณ์ของสิกขาบทข้อนี้ คือการตัดความกังวลในเรื่องทางโลก และป้องกันมิให้พระสงฆ์มัวเมาใน
การสะสมทรัพย์สมบัติ อันเป็นข้าศึกต่อการประพฤติพรหมจรรย์ 
 การแสดงออกถึงความมั่งคั่งผ่านสื่อสังคมออนไลน์ ไม่ว่าจะเป็นการใช้ชีวิตหรูหรา การอวดอ้างปัจจัยที่
ได้รับบริจาค จึงเป็นการกระทำที่สวนทางกับอุดมคติของความสันโดษ มักน้อย และทำลายภาพลักษณ์ของ
บรรพชิตผู้เป็น "เนื้อนาบุญ" อย่างสิ้นเชิง  
 อาบัติปาจิตตีย์: บอกความผิดของตนต่อภิกษุด้วยกัน จึงจะพ้นจากอาบัติ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. 
อ. ปยุตฺโต), 2551) 
 อาบัติหมวดนี้ เป็นข้อห้ามที ่เป็นลหุกาบัติ สามารถแก้ไขได้ด้วยการแสดงอาบัติแก่ภิกษุด้วยกัน 
ประกอบด้วยบัญญัติ 6 วรรค มีมุสาวรรคเป็นต้น รวมทั้งหมด 92 สิกขาบท เช่น ห้ามภิกษุฉันอาหารในเวลา
วิกาล ห้ามมิให้พูดเท็จหรือโกหกหลอกลวง แม้กระทั่งการด่าผู้อื่นด้วยวาจาหยาบคาย ห้ามมิให้ภิกษุดื่มสุรา
เมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท   
 เสขิยวัตร 75 ข้อ: วัตรที่ภิกษุจะต้องศึกษา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551) 
 ครอบคลุมถึงมารยาทในการนุ่งห่ม, การรับบิณฑบาต, การฉัน, การแสดงธรรม และการปฏิบัติตนในที่
ต่างๆ การละเลยเสขิยวัตรเหล่านี้ แม้จะไม่เป็นอาบัติร้ายแรงถึงขั้นปาราชิกหรือสังฆาทิเสส แต่ก็เป็นเหตุให้ถูก
ตำหนิติเตียนได้โดยง่าย (โลกวัชชะ) และสะท้อนถึงการขาดความใส่ใจในการรักษาสมณสารูป ซึ่งเป็น "เปลือก" 
ที่สำคัญในการโอบอุ้มศรัทธาของสาธุชน 

อาบัติที่กล่าวมานั้น ในพระธรรมวินัยแย่งออกเป็น 2 ประเภทคือ อาบัติที่รุนแรงไม่สามารถแก้ไขได้      
(อเตกิจฉา) และอาบัติที่สามารถแก้ไขได้ (สเตกิจฉา) โดยอาบัติที่พุทธศาสนนิกชนส่วนใหญ่ยอมรับไม่ได้ เป็น
อาบัติปาราชิก ข้อที่ 1 การเสพเมถุน ไม่ว่าจะกับสีกาหรือกับเพศชายด้วยกันเองก็ตาม และข้อที่ 2 อทินนาทาน 
มีการยักยอกปัจจัยจากการทำบุญของพุทธศาสนิกชน ไปเป็นสมบัติของตนเองบ้าง เอื้อเฟื้อผลประโยชน์อัน
เป็นของสงฆ์ให้แก่ญาติพี่น้องของตนหรือสีกาคนสนิทบ้าง เอื้อประโยชน์ต่อพวกพ้องของตน ใช้ประโยชน์จาก
ปัจจัยที่ได้รับบริจาคมาผิดวัตถุประสงค์ เป็นต้น 
 
การขาด "หิริ-โอตตัปปะ": แก่นแท้ของปัญหาเชิงธรรมะ 

การประพฤติผิดพระธรรมวินัยทั้งปวง มีรากเหง้ามาจากสภาวะจิตใจที่ขาดคุณธรรมสำคัญ 2 ประการ คือ 
หิริ และ โอตตัปปะ ซึ่งได้รับการยกย่องว่าเป็น "เทวธรรม" หรือธรรมะที่ทำให้เป็นเทวดา และเป็นธรรมะที่  
คุ้มครองโลก โดยมคีวามหมายและความสำคัญของหิริ-โอตตัปปะ ดังนี้ 



110    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)

 หิริ คือความละอายแก่ใจต่อการทำบาป ละอายใจต่อการกระทำความชั่วทั้งในที่ลับและที่แจ้ง เป็นความ
ละอายท่ีเกิดจากความเคารพตนเอง เคารพพระธรรมคำสอนและหมู่คณะ และที่สำคัญที่สุดคือมีความเคารพยำเกรง
ในพระพุทธเจ้า ไม่ใช่เพียงมีความละอายตามปกติแต่เป็นจิตที่ประกอบด้วยคุณธรรมชั้นสูงที่เกิดจากปัญญา
พิจารณามองเห็นคุณและโทษ มองเห็นผลเสียอันจะเกิดขึ้นจากการกระทำชั่วของตนเองและผู้อื่น จึงเป็นผู้มีความ
เคารพต่อศีลธรรม ตระหนักถึงคุณค่าของหลักปฏิบัติที่ดีงาม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551) 
 โอตตัปปะ คือ ความเกรงกลัวต่อผลของบาปที่ทำลงไป กลัวต่อวิบากกรรมที่จะตามมาทั้งในปัจจุบันและ
อนาคต กลัวต่อคำครหาติเตียนของผู้อ่ืน หากเป็นบรรพชิตพึงมีความหวาดกลัวต่อการหลงทางจากเป้าหมายแท้จริง
ของการบวช (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551) 

สามารถวิเคราะห์ได้ว่า การที่พระสงฆ์กล้าที่จะกระทำพฤติกรรมที่ไม่สมควร อันขัดต่อพระธรรมวินัยนั้น 
เป็นเครื่องบ่งชี้อย่างชัดเจนถึงขาดคุณธรรมคือหิริและโอตตัปปะอย่างชัดเจน ยิ่งผู้ที่สามารถสร้างพฤติกรรมเดิมๆ 
อย่างไม่ยำเกรงพระธรรมวินัยเลย เมื่อความละอายและความเกรงกลัวต่อบาปหมดสิ้นไป การล่วงละเมิดพระวินัยข้อ
ต่างๆ ย่อมเกิดขึ้นได้โดยง่าย เสมือนบ้านที่ไม่มีประตูกั้น ย่อมเปิดทางให้โจรผู้ร้ายเข้ามาได้อย่างสะดวก 
 อนึ่ง สามารถวิเคราะห์ได้อีกหลายประการได้แก่ 1. กุลบุตรผู้ที่อุปสมบทเข้ามาในพระพุทธศาสนา ไม่ได้รับ
การศึกษาพระธรรมวินัยอย่างจริงจัง หรือได้ศึกษาเล่าเรียนแต่เรียนไปเพ่ือสอบผ่านมากกว่าเพ่ือนำไปปฏิบัติ 2. ขาด
กัลยาณมิตรหรือการขาดแบบอย่างที่ดี ที่คอยแนะนำชี้แนะว่าสิ่งใดควรทำ สิ่งใดควรเว้น สิ่งใดเป็นประโยชน์ สิ่งใด
เป็นโทษ สมดังพุทธดำรัสที่ตรัสไว้ใน อุปัฑฒสูตร สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค ว่า “ดูกรอานนท์ ข้อว่า ความเป็นผู้มี
มิตรดี มีสหายดี มีเพ่ือนดี เป็นทั้งหมดแห่งพรหมจรรย์” 3. อยู่ในสภาพแวดล้อมที่ประพฤติหย่อนยานทางวินัยสงฆ์ 
ไม่เคร่งครัดในกฎระเบียบ 4. อยู่ในสังคมสงฆ์ที่มุ่งเน้นการพัฒนาวัตถุมากกว่าการอบรมจิตใจ มุ่งเน้นการรับใช้ทาง
โลกมากกว่าการพัฒนาจิตใจ 

ผลกระทบของการขาดหิริ-โอตตัปปะ  
ผลกระทบที่เกิดขึ้นเป็นที่ประจักษ์แล้วว่า เมื่อมีการกระทำผิดแล้ว ย่อมเกิดผลเสียต่อตัวพระสงฆ์เองเป็น

อันดับแรก ขาดโอกาสในการบรรลุธรรม สูญเสียจุดมุ่งหมายแท้จริงของการบวช ไม่สามารถเป็นแบบอย่างที่ดีได้  
 ส่วนผลเสียที่เกิดขึ้นต่อส่วนรวมสามารถสรุปได้ดังนี้ เมื่อพุทธศาสนิกชนรู้สึกผิดหวังจากการกระทำผิดของ
ภิกษุบางรูป ส่งผลให้เกิดความระแวงไม่ไว้ใจภิกษุรูปอื่นๆ ที่ยังดำรงอยู่ในสมณเพศไปด้วย ทำให้รู้สึกว่าพระสงฆ์ไม่
เป็นที่เป็นที่พ่ึงทางใจอีกต่อไป 

วิกฤติศรัทธาที่เกิดขึ้นจึงไม่ใช่เป็นเพียงปัญหาระดับพฤติกรรมภายนอก แต่เป็นปัญหาที่หยั่งรากลึกลงไป
ถึงระดับจิตใจและการขาดการบ่มเพาะคุณธรรมพื้นฐานที่สำคัญที่สุดประการหนึ่งของความเป็นมนุษย์และสมณะ 
จึงเป็นปัญหาที่หลายๆ ฝ่ายควรช่วยกันผลักดันแก้ไข ให้ปัญหาเหล่านี้เบาบางลงไปในสังคมพระพุทธศาสนา  
 
แนวทางการแก้ไข้เพ่ือฟื้นฟูศรัทธา 
 การฟื้นฟูศรัทธาและแก้ไขวิกฤตการณ์นี้จำเป็นต้องอาศัยความร่วมมือจากทุกภาคส่วนในสังคมพุทธ
ศาสนา โดยมีแนวทางดังนี้: 
 1. การปฏิรูปการศึกษาและการปกครองคณะสงฆ์: ต้องเน้นย้ำการสอนพระธรรมวินัยอย่างเข้มข้น
และจริงจัง ไม่ใช่เพียงเพื่อการสอบผ่าน แต่เพื่อการนำไปปฏิบัติในชีวิตจริง ต้องสร้างกระบวนการคัดกรองผู้ที่
จะเข้ามาบวชให้มีคุณภาพ และมีระบบการปกครองที่สามารถกำกับดูแลและลงโทษผู้ที่ประพฤติผิดวินัยอย่าง
จริงจังและรวดเร็ว (นิคหกรรม) เพ่ือไม่ให้เป็นเยี่ยงอย่าง 
 2. การสร้างความตระหนักรู้ในการใช้สื่อสังคมออนไลน์: คณะสงฆ์ควรมีการจัดอบรมให้ความรู้แก่
พระภิกษุสามเณรเกี่ยวกับคุณและโทษของสื่อสังคมออนไลน์ และกำหนดแนวปฏิบัติที่ชัดเจนในการใช้งาน

อย่างเหมาะสม เพื่อเป็นเครื่องมือในการเผยแผ่ธรรมะมากกว่าจะเป็นช่องทางสู่ความเสื่อม ทั้งส่งเสริมการเผย
แผ่หลักธรรมที่ถูกต้องในสื่อออนไลน์ ไม่สอนในสิ่งที่พระพุทธเจ้ามิได้ทรงบัญญัติไว้ ไม่สอนนอกธรรมนอกวนิัย 
มุ่งเน้นให้ชาวพุทธมีความเข้าใจในหลักธรรมคำสอนอันเป็นพุทธที่แท้จริง  
 3. บทบาทของพุทธศาสนิกชน: ฆราวาสต้องเปลี่ยนบทบาทจากเพียงผู้ให้ทาน มาเป็นผู้มีส่วนร่วมใน
การปกป้องพระศาสนา ด้วยการศึกษาพระธรรมวินัยให้ เข้าใจอย่างถ่องแท้ ให้มีความเข้าใจในหลัก ทาน ศีล 
ภาวนา เพื่อที่จะสามารถแยกแยะระหว่างสิ่งที่ถูกกับสิ่งที่ผิด และไม่สนับสนุนพระสงฆ์ที่ประพฤตินอกรีตนอก
รอย ในขณะเดียวกันต้องให้กำลังใจและสนับสนุนพระสงฆ์ที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบให้มีที่ยืนในสังคม 
 4. มุ่งเน้นการกลับสู่แก่นแท้ของพระพุทธศาสนา: ท้ายที่สุดแล้ว การแก้ปัญหาที่ยั่งยืนที่สุดคือการที่
พระสงฆ์ทุกรูปต้องกลับมาทบทวนเป้าหมายของการบวช คือเพื่อการขัดเกลากิเลสและปฏิบัติตามพระธรรม
วินัยอย่างเคร่งครัด การฟื้นฟู "หิริ-โอตตัปปะ" ให้กลับคืนมาดำรงในจิตใจของคณะสงฆ์ คือกุญแจสำคัญที่จะ
นำไปสู่การฟ้ืนคืนศรัทธาของประชาชนได้อย่างแท้จริง ประการหนึ่งที่พระสงฆ์ควรยึดมั่นคือการปฎิบัติตนตาม
หลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา อันเป็นหลักปฏิบัติของพระภิกษุในพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง มุ่งเน้น
ตามคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าคือ การไม่ทำบาปทั้งปวง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นการ
ประกอบเข้ากับหลักอธิศีลสิกขา การยังกุศลให้ถึงพร้อม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อันประกอบเข้า
ในหลักอธิจิตตสิกขา และการชำระจิตของตนให้ผ่องแผ้ว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อันประกอบ
เข้าตามหลักอธิปัญญาสิกขา   
 ทั้งนี้เพื่อให้บรรลุผลสำเร็จในการแก้ไขปัญหา เพื่อให้พระสัทธรรมคำสอนตั้งอยู่ได้ตลอดกาลอันนาน
และเป็นประทีปส่องทางให้แก่สังคมไทยสืบไป ภิกษุและสามเณรผู้บวชเข้ามาแล้ว พึงประพฤติตนให้อยู่ใน
ระเบียบวินัยที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ เพื่อให้เกิดความเรียบร้อยดีงามแห่งหมู่สงฆ์และเพื่อความตั้งมั่นแห่ง
พระพุทธศาสนา  
 
บทสรุป 
 วิกฤติศรัทธาอันเนื่องมาจากการประพฤติผิดพระธรรมวินัยของพระสงฆ์อย่างร้ายแรงในปัจจุบัน  
ที่ปรากฏในสื่อสังคมออนไลน์ เป็นปรากฏการณ์ที่ท้าทายความมั่นคงของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย 
องค์กรหลักอย่างเช่น มหาเถรสมาคมและสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ควรมีบทบาทอย่างยิ่งในการ
ส่งเสริมพระพุทธศาสนาในประเทศไทยอย่างยิ่ง ปัญหาดังกล่าวสะท้อนให้เห็นถึงความหละหลวมในการยึดถือ
พระวินัย และการขาดคุณธรรมเครื่องกำกับความประพฤติ  
 การแก้ไขจึงมิอาจทำได้เพียงการจัดการปัญหาที่ปลายเหตุ แต่ต้องเป็นการเยียวยาที่ต้นตอ คือ:  การ
กลับไปสร้างความมั่นคงแข็งแรงให้แก่ "พระธรรมวินัย" ซึ่งเป็นศาสดาแทนพระบรมศาสดา การบ่มเพาะ  
“หิริ-โอตตัปปะ” ให้งอกงามในใจของพุทธบริษัทสี่ รวมทั้งการปฏิรูประบบการศึกษาและการปกครอง ให้
สอดคล้องกับหลักธรรมะ และท่ีสำคัญต้องสร้างความตระหนักรู้ ในการใช้เทคโนโลยีการสื่อสารอย่างถูกต้อง 
 หากภิกษุและสามเณรในพระธรรมวินัยนี้ บรรพชาอุปสมบทเข้ามามุ่งมั่นตั้งใจประพฤติตนให้เป็น
แบบอย่าง บำเพ็ญไตรสิกขายังกิจทั้ง 3 ให้บริบูรณ์ อันได้แก่ อธิสีลสิกขา: การรักษาศีลอย่างเคร่งครัด ประพฤติ
ตนให้เป็นแบบอย่างที่ดีงาม เป็นผู้รู้ประมาณในการบริโภคใช้สอยปัจจัย 4 อธิจิตตสิกขา: การปฏิบัติสมถะ
วิปัสสนาอย่างสม่ำเสมอ การพัฒนาพรหมวิหาร 4 (เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) การควบคุมใจให้มีสติกำกับ
ตลอดเวลา อธิปัญญาสิกขา : การปฏิบัติตนตามแนวทางอริยมรรค อบรมจิตให้เป็นจิตที่ควรแก่การงาน เป็นจิต
ตั้งมั่นไม่หวั่นไหว น้อมไปเพื่อญานทัสสนะ จนได้บรรลุวิชชาหรือเห็นประจักษ์ซึ่งสามัญญผล (พระพุทธโฆส
เถระ, 2556) 



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)    111

 หิริ คือความละอายแก่ใจต่อการทำบาป ละอายใจต่อการกระทำความชั่วทั้งในที่ลับและที่แจ้ง เป็นความ
ละอายที่เกิดจากความเคารพตนเอง เคารพพระธรรมคำสอนและหมู่คณะ และที่สำคัญที่สุดคือมีความเคารพยำเกรง
ในพระพุทธเจ้า ไม่ใช่เพียงมีความละอายตามปกติแต่เป็นจิตที่ประกอบด้วยคุณธรรมชั้นสูงที่เกิดจากปัญญา
พิจารณามองเห็นคุณและโทษ มองเห็นผลเสียอันจะเกิดขึ้นจากการกระทำชั่วของตนเองและผู้อื่น จึงเป็นผู้มีความ
เคารพต่อศีลธรรม ตระหนักถึงคุณค่าของหลักปฏิบัติที่ดีงาม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551) 
 โอตตัปปะ คือ ความเกรงกลัวต่อผลของบาปที่ทำลงไป กลัวต่อวิบากกรรมที่จะตามมาทั้งในปัจจุบันและ
อนาคต กลัวต่อคำครหาติเตียนของผู้อ่ืน หากเป็นบรรพชิตพึงมีความหวาดกลัวต่อการหลงทางจากเป้าหมายแท้จริง
ของการบวช (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2551) 

สามารถวิเคราะห์ได้ว่า การที่พระสงฆ์กล้าที่จะกระทำพฤติกรรมที่ไม่สมควร อันขัดต่อพระธรรมวินัยนั้น 
เป็นเครื่องบ่งชี้อย่างชัดเจนถึงขาดคุณธรรมคือหิริและโอตตัปปะอย่างชัดเจน ยิ่งผู้ที่สามารถสร้างพฤติกรรมเดิมๆ 
อย่างไม่ยำเกรงพระธรรมวินัยเลย เมื่อความละอายและความเกรงกลัวต่อบาปหมดสิ้นไป การล่วงละเมิดพระวินัยข้อ
ต่างๆ ย่อมเกิดขึ้นได้โดยง่าย เสมือนบ้านที่ไม่มีประตูกั้น ย่อมเปิดทางให้โจรผู้ร้ายเข้ามาได้อย่างสะดวก 
 อนึ่ง สามารถวิเคราะห์ได้อีกหลายประการได้แก่ 1. กุลบุตรผู้ที่อุปสมบทเข้ามาในพระพุทธศาสนา ไม่ได้รับ
การศึกษาพระธรรมวินัยอย่างจริงจัง หรือได้ศึกษาเล่าเรียนแต่เรียนไปเพ่ือสอบผ่านมากกว่าเพ่ือนำไปปฏิบัติ 2. ขาด
กัลยาณมิตรหรือการขาดแบบอย่างที่ดี ที่คอยแนะนำชี้แนะว่าสิ่งใดควรทำ สิ่งใดควรเว้น สิ่งใดเป็นประโยชน์ สิ่งใด
เป็นโทษ สมดังพุทธดำรัสที่ตรัสไว้ใน อุปัฑฒสูตร สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค ว่า “ดูกรอานนท์ ข้อว่า ความเป็นผู้มี
มิตรดี มีสหายดี มีเพ่ือนดี เป็นทั้งหมดแห่งพรหมจรรย์” 3. อยู่ในสภาพแวดล้อมที่ประพฤติหย่อนยานทางวินัยสงฆ์ 
ไม่เคร่งครัดในกฎระเบียบ 4. อยู่ในสังคมสงฆ์ที่มุ่งเน้นการพัฒนาวัตถุมากกว่าการอบรมจิตใจ มุ่งเน้นการรับใช้ทาง
โลกมากกว่าการพัฒนาจิตใจ 

ผลกระทบของการขาดหิริ-โอตตัปปะ  
ผลกระทบที่เกิดขึ้นเป็นที่ประจักษ์แล้วว่า เมื่อมีการกระทำผิดแล้ว ย่อมเกิดผลเสียต่อตัวพระสงฆ์เองเป็น

อันดับแรก ขาดโอกาสในการบรรลุธรรม สูญเสียจุดมุ่งหมายแท้จริงของการบวช ไม่สามารถเป็นแบบอย่างที่ดีได้  
 ส่วนผลเสียที่เกิดขึ้นต่อส่วนรวมสามารถสรุปได้ดังนี้ เมื่อพุทธศาสนิกชนรู้สึกผิดหวังจากการกระทำผิดของ
ภิกษุบางรูป ส่งผลให้เกิดความระแวงไม่ไว้ใจภิกษุรูปอื่นๆ ที่ยังดำรงอยู่ในสมณเพศไปด้วย ทำให้รู้สึกว่าพระสงฆ์ไม่
เป็นที่เป็นที่พ่ึงทางใจอีกต่อไป 

วิกฤติศรัทธาที่เกิดขึ้นจึงไม่ใช่เป็นเพียงปัญหาระดับพฤติกรรมภายนอก แต่เป็นปัญหาที่หยั่งรากลึกลงไป
ถึงระดับจิตใจและการขาดการบ่มเพาะคุณธรรมพื้นฐานที่สำคัญที่สุดประการหนึ่งของความเป็นมนุษย์และสมณะ 
จึงเป็นปัญหาที่หลายๆ ฝ่ายควรช่วยกันผลักดันแก้ไข ให้ปัญหาเหล่านี้เบาบางลงไปในสังคมพระพุทธศาสนา  
 
แนวทางการแก้ไข้เพ่ือฟื้นฟูศรัทธา 
 การฟื้นฟูศรัทธาและแก้ไขวิกฤตการณ์นี้จำเป็นต้องอาศัยความร่วมมือจากทุกภาคส่วนในสังคมพุทธ
ศาสนา โดยมีแนวทางดังนี้: 
 1. การปฏิรูปการศึกษาและการปกครองคณะสงฆ์: ต้องเน้นย้ำการสอนพระธรรมวินัยอย่างเข้มข้น
และจริงจัง ไม่ใช่เพียงเพื่อการสอบผ่าน แต่เพื่อการนำไปปฏิบัติในชีวิตจริง ต้องสร้างกระบวนการคัดกรองผู้ที่
จะเข้ามาบวชให้มีคุณภาพ และมีระบบการปกครองที่สามารถกำกับดูแลและลงโทษผู้ที่ประพฤติผิดวินัยอย่าง
จริงจังและรวดเร็ว (นิคหกรรม) เพ่ือไม่ให้เป็นเยี่ยงอย่าง 
 2. การสร้างความตระหนักรู้ในการใช้สื่อสังคมออนไลน์: คณะสงฆ์ควรมีการจัดอบรมให้ความรู้แก่
พระภิกษุสามเณรเกี่ยวกับคุณและโทษของสื่อสังคมออนไลน์ และกำหนดแนวปฏิบัติที่ชัดเจนในการใช้งาน

อย่างเหมาะสม เพื่อเป็นเครื่องมือในการเผยแผ่ธรรมะมากกว่าจะเป็นช่องทางสู่ความเสื่อม ทั้งส่งเสริมการเผย
แผ่หลักธรรมที่ถูกต้องในสื่อออนไลน์ ไม่สอนในสิ่งที่พระพุทธเจ้ามิได้ทรงบัญญัติไว้ ไม่สอนนอกธรรมนอกวนิัย 
มุ่งเน้นให้ชาวพุทธมีความเข้าใจในหลักธรรมคำสอนอันเป็นพุทธที่แท้จริง  
 3. บทบาทของพุทธศาสนิกชน: ฆราวาสต้องเปลี่ยนบทบาทจากเพียงผู้ให้ทาน มาเป็นผู้มีส่วนร่วมใน
การปกป้องพระศาสนา ด้วยการศึกษาพระธรรมวินัยให้ เข้าใจอย่างถ่องแท้ ให้มีความเข้าใจในหลัก ทาน ศีล 
ภาวนา เพื่อที่จะสามารถแยกแยะระหว่างสิ่งที่ถูกกับสิ่งที่ผิด และไม่สนับสนุนพระสงฆ์ที่ประพฤตินอกรีตนอก
รอย ในขณะเดียวกันต้องให้กำลังใจและสนับสนุนพระสงฆ์ที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบให้มีที่ยืนในสังคม 
 4. มุ่งเน้นการกลับสู่แก่นแท้ของพระพุทธศาสนา: ท้ายที่สุดแล้ว การแก้ปัญหาที่ยั่งยืนที่สุดคือการที่
พระสงฆ์ทุกรูปต้องกลับมาทบทวนเป้าหมายของการบวช คือเพื่อการขัดเกลากิเลสและปฏิบัติตามพระธรรม
วินัยอย่างเคร่งครัด การฟื้นฟู "หิริ-โอตตัปปะ" ให้กลับคืนมาดำรงในจิตใจของคณะสงฆ์ คือกุญแจสำคัญที่จะ
นำไปสู่การฟ้ืนคืนศรัทธาของประชาชนได้อย่างแท้จริง ประการหนึ่งที่พระสงฆ์ควรยึดมั่นคือการปฎิบัติตนตาม
หลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา อันเป็นหลักปฏิบัติของพระภิกษุในพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง มุ่งเน้น
ตามคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าคือ การไม่ทำบาปทั้งปวง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นการ
ประกอบเข้ากับหลักอธิศีลสิกขา การยังกุศลให้ถึงพร้อม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อันประกอบเข้า
ในหลักอธิจิตตสิกขา และการชำระจิตของตนให้ผ่องแผ้ว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อันประกอบ
เข้าตามหลักอธิปัญญาสิกขา   
 ทั้งนี้เพื่อให้บรรลุผลสำเร็จในการแก้ไขปัญหา เพื่อให้พระสัทธรรมคำสอนตั้งอยู่ได้ตลอดกาลอันนาน
และเป็นประทีปส่องทางให้แก่สังคมไทยสืบไป ภิกษุและสามเณรผู้บวชเข้ามาแล้ว พึงประพฤติตนให้อยู่ใน
ระเบียบวินัยที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ เพื่อให้เกิดความเรียบร้อยดีงามแห่งหมู่สงฆ์และเพื่อความตั้งมั่นแห่ง
พระพุทธศาสนา  
 
บทสรุป 
 วิกฤติศรัทธาอันเนื่องมาจากการประพฤติผิดพระธรรมวินัยของพระสงฆ์อย่างร้ายแรงในปัจจุบัน  
ที่ปรากฏในสื่อสังคมออนไลน์ เป็นปรากฏการณ์ที่ท้าทายความมั่นคงของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย 
องค์กรหลักอย่างเช่น มหาเถรสมาคมและสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ควรมีบทบาทอย่างยิ่งในการ
ส่งเสริมพระพุทธศาสนาในประเทศไทยอย่างยิ่ง ปัญหาดังกล่าวสะท้อนให้เห็นถึงความหละหลวมในการยึดถือ
พระวินัย และการขาดคุณธรรมเครื่องกำกับความประพฤติ  
 การแก้ไขจึงมิอาจทำได้เพียงการจัดการปัญหาที่ปลายเหตุ แต่ต้องเป็นการเยียวยาที่ต้นตอ คือ:  การ
กลับไปสร้างความมั่นคงแข็งแรงให้แก่ "พระธรรมวินัย" ซึ่งเป็นศาสดาแทนพระบรมศาสดา การบ่มเพาะ  
“หิริ-โอตตัปปะ” ให้งอกงามในใจของพุทธบริษัทสี่ รวมทั้งการปฏิรูประบบการศึกษาและการปกครอง ให้
สอดคล้องกับหลักธรรมะ และท่ีสำคัญต้องสร้างความตระหนักรู้ ในการใช้เทคโนโลยีการสื่อสารอย่างถูกต้อง 
 หากภิกษุและสามเณรในพระธรรมวินัยนี้ บรรพชาอุปสมบทเข้ามามุ่งมั่นตั้งใจประพฤติตนให้เป็น
แบบอย่าง บำเพ็ญไตรสิกขายังกิจทั้ง 3 ให้บริบูรณ์ อันได้แก่ อธิสีลสิกขา: การรักษาศีลอย่างเคร่งครัด ประพฤติ
ตนให้เป็นแบบอย่างที่ดีงาม เป็นผู้รู้ประมาณในการบริโภคใช้สอยปัจจัย 4 อธิจิตตสิกขา: การปฏิบัติสมถะ
วิปัสสนาอย่างสม่ำเสมอ การพัฒนาพรหมวิหาร 4 (เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) การควบคุมใจให้มีสติกำกับ
ตลอดเวลา อธิปัญญาสิกขา : การปฏิบัติตนตามแนวทางอริยมรรค อบรมจิตให้เป็นจิตที่ควรแก่การงาน เป็นจิต
ตั้งมั่นไม่หวั่นไหว น้อมไปเพื่อญานทัสสนะ จนได้บรรลุวิชชาหรือเห็นประจักษ์ซึ่งสามัญญผล (พระพุทธโฆส
เถระ, 2556) 



112    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)

 ดังนั้น เพื่อการดำรงอยู่ได้นานของพระสัทธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า ภิกษุและสามเณรผู้บวชเข้า
มาแล้ว พึงประพฤติตนให้อยู่ในระเบียบวินัยที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ เพื่อให้เกิดความเรียบร้อยดีงามแหง่
หมู่สงฆ์ และเพ่ือเป็นการยังศรัทธาปสาทะให้เกิดขึ้นแก่พุทธศาสนิกชน สิ่งที่ควรระลึกอยู่เสมอคือ ความเป็นผู้มี
คารวะตามหลักคาวระธรรม 6 ประการ โดยเฉพาะอย่างยิ่งคือ พุทธคารวตา กล่าวถึงการทำความเคารพยำ
เกรงในพระพุทธเจ้า ดังพุทธดำรัสที่ตรัสไว้ ในพระไตรปิฎกเล่มที่ 10 พระสุตตันตปิฎกเล่มที่ 2 ทีฆนิกาย 
มหาวรรค ว่า อานนท์ ผู้ใดแล เป็นภิกษุก็ตาม ภิกษุณีก็ตาม อุบาสกก็ตาม อุบาสิกาก็ตาม เป็นผู้ปฏิบัติธรรม
สมควรแก่ธรรม ปฏิบัติชอบยิ่ง มีปกติประพฤติตามธรรมอยู่ ผู้นั้น ชื่อว่า สักการะ เคารพ นับถือ บูชาตถาคต 
ด้วยบูชาอย่างยิ่ง มีปกติประพฤติตามธรรมอยู่ อานนท์! เธอทั้งหลาย พึงศึกษาอย่างนี้แล, มีความเคารพในพระ
ธรรมอันเป็นคำสั่งสอนที่ตรัสไว้ดีแล้ว เป็นต้น หากกุลบุตรผู้บวชเข้ามาแล้วประพฤติตนให้ดีง ามอย่างนี้แล้ว 
ย่อมได้รับการยกย่องอันสมควร พระพุทธศาสนาจะสามารถอยู่ตั้งมั่นได้ตลอดกาลอันนาน   
 
เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ . พิมพ์ครั้งที่ 11. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย . พิมพ์ครั ้งที ่ 40. กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือบริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2556). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหา
 เถร). พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ บริษัท ธนาเพรส จำกัด. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับสฺยามรฏฺฐเตปิฏกํ 2525. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์      
 มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
วัดพระศรีรัตนมหาธาตุวรมหาวิหาร พิษณุโลก. (2561). คู่มือทำวัตรสวดมนต์. พิษณุโลก: โรงพิมพ์โฟกัส 

พริ้นติ้ง พิษณุโลก. 
Ch7HDNews. พบเหยื ่อรายใหม่ . ส ืบค้นเมื ่อ 3 พฤษภาคม 2568, จากhttps://www.youtube.com 

/watch?v =ltyM-ChBKbE. 
 


